
ALSO

INSIDE

Stockman’s
art on Sydney
Opera House
P14

Elder takes
truth-telling
to music fest
P13

Giving
back
Gali Swimwear 
hits milestone in
royalties and
donations

Picture: Jose Yutiu



First Nations menswear brand Gali
Swimwear is making waves with its niche
designs, engaging colourways and culturally
crafted pieces.

Founded on Bondi Beach by proud
Kamilaroi man and volunteer surf  lifesaver
David Leslie, GALI fuses First Nations culture
with sustainable swimwear. “In 2025, we
expanded into new parts of  Europe, launched
our first swim shorts, grew our towel range,
and released a new collection in collaboration
with Kamilaroi/Gamilaraay and Biripi artist
Dennis Golding,” Leslie told Style Up.

“Each step helped us evolve the brand while
staying grounded in our purpose; sharing
Indigenous stories through swimwear that
gives back.

“Like many businesses, the introduction of
tariffs in the US pushed us to think about how
we expand internationally. Since launching,
GALI has built a strong and loyal customer
base in the US, and we wanted to ensure we
could continue to grow sustainably.

“We spent time working with agencies and
industry experts, seeking advice on
international growth and best practices.  As a
result, we’re now developing launch
strategies for our swim shorts range across
the northern hemisphere.” 

This month GALI hit a remarkable
milestone — $100,000 in artist royalties and
donations to community projects. “That
moment really sums up what GALI is about:

designing beautiful, meaningful pieces and
creating economic opportunities for artists
and communities,” Leslie said.

The designer noted his experience as a surf
lifesaver led to him taking more notice of
what people were wearing on the beach and
where there are gaps in the market. 

“We’re expanding our designs across our
new swim shorts and finalising development
on resort shorts, which we started working on
in 2025 and plan to launch in 2027,” he said.

“GALI’s swim shorts are designed with
comfort, fit, and versatility front of  mind.
They feature a tailored cut, lightweight and
quick­dry fabric, and a comfortable fit that
works in the water and beyond.”

Leslie said the launch planned for next year
includes five designs drawn from three
existing GALI swimwear collections. Each
artwork has been carefully translated from
swim briefs into swim shorts, maintaining the
integrity of  the original designs while
offering a new silhouette.

“It gives customers more choice in how they
wear GALI, while continuing to share
Indigenous art and culture through wearable,
everyday pieces,” he said.

“Launching swim shorts is about creating
swimwear that people feel comfortable
wearing. I wear both briefs and shorts myself,
and being out on surf  patrol I notice what
people wear on the beach. Australia has
always been the home of  swim briefs, but in
other countries some men prefer to wear
swim shorts over swim briefs.”

10 NIT STYLE UP nit.com.au

All going swimmingly for
PHOEBE BLOGG



Leslie said the fashion industry is
welcoming more male Indigenous brands and
designers. 

“There’s definitely momentum in men’s
First Nations fashion, and it’s exciting to see
the field expanding. There are so many
incredible Indigenous brands doing amazing
work in menswear. House of  Darwin, Joseph
& James, Take Pride Movement, Kirrikin,
Magpie Goose, Gammin Threads, Kaninda,
Yapa Mali, By Josh Deane, just to name just a
few,” he said. 

Looking ahead, Leslie said GALI has
multiple projects kicking off  in 2026. 

“We have two new artist collaborations in
the works. We’re hoping to launch one as part
of  NAIDOC Week and the second towards the
end of  the year, bringing new stories and
artworks to our swimwear and towel ranges,”
he said. 

“We’ve started development on a men’s
resort wear line, taking GALI beyond
swimwear. The collection is designed for
relaxed, everyday wear with the same focus
on culture, creativity, and quality that our
swimwear is known for.“

Leslie said GALI was excited about the
prospect of  collaborating with an emerging
First Nations artist for the launch of  resort
wear.

“Their water­inspired artworks are vibrant,
full of  life, and instantly captured our
imagination,” he said.

“We hope to work with them and their art
centre to translate their stories into wearable

pieces that we can share with
new audiences. 

“This resort wear collection we aim to
showcase on runways in Australia and
internationally in 2027/28.” 

Leslie balances his own inspiration with
community input, consumer sentiment and
market demand. 

As the talented designer enters 2026 with
an abundance of  inspiration, he reflected on
his early days of  designing, explaining how
sometimes you don’t find inspiration; it finds
you. 

“Sometimes an artwork just stops you in
your tracks. That happened during COVID
when I first saw Pauline Napangardi
Gallagher’s Lukarrara Jukurrpa (Desert
Fringe­Rush Seed Dreaming) online, when we
were planning the launch of  GALI,” he said.

“The energy, the movement, the way the
story was told through the artwork . . . it
completely shaped how I thought about
translating Indigenous art on to men’s
swimwear. 

“Now, as we plan our resort wear
collection, I feel that same excitement
seeing an emerging artist’s water­inspired
works. 

“The way their pieces move and feel
already points us in a fresh direction for
GALI, while customer feedback continues
to shape what people want to wear.

“It’s this mix of  inspiration, collaboration,
and listening to our community that’s guiding
the next chapter for the brand.” 

nit.com.au STYLE UP NIT 11

 for designer

Photographers
Jose Yutiu

Dan Castano
Main  model
Trent Owers

(mob: Kamilaroi)
Artists

The late Pauline
Napangardi

Gallagher,
Jake Simon

Art  Centre
Warlukurlangu

Artists



Kankawa Nagarra will bring
her truth­telling songs to
WOMADelaide in March,
performing on Kaurna Country
as part of  the four­day festival
at Tainmuntilla (Botanic Park).

The Walmatjarri Elder from
the Kimberley is known for
blending folk, gospel and blues
into music shaped by a life of
work, community and deep
connection to Country.

Ms Nagarra told National
Indigenous Times she was
looking forward to the festival
experience and described it as
another step in a journey she
has taken through music.

“I feel good about
WOMADelaide because it’s
going to be a very interesting
journey,” she said.

“I’ve been on those sorts of
music journeys before, but this
one is going to be really good.”

While her performances draw
crowds, Ms Nagarra said she
does not see herself  as someone

who belongs on a stage for the
sake of  it. A big part of  her
work is telling the truth about
the experiences carried by
Indigenous people, while using
music as a way to speak to pain,
loss and survival.

“I don’t see myself  as a stage
person,” she said. “I’m here to
truth­tell and to spread my
stories and my feelings.”

Her message is grounded in
what she feels for land and
community, with a focus on
younger people who are
struggling and those who feel
pushed to the margins.

“What I feel about our land,
our soil, you know, that we
walk on because I also feel for
the youth, for the ostracised
and those who are suicidal,”
she said.

Ms Nagarra’s commitment to
that message comes from
personal grief  after losing two
sons to suicide. She said those
realities are present across
Indigenous nations and remain
an urgent issue.

The songs Ms Nagarra
performs often reflect the
influences that have shaped her
life, from the music she grew up
with to what she discovered
later. She said audiences at
WOMADelaide can expect
stories that reach beyond the
performance itself, with each
track introduced in a way that
explains its origins.

“I want people to understand
and I do talk about each song
before I perform it and where it
comes from,” she said.

Her work is guided by a belief
that Indigenous people hold a
responsibility to stand strong

and lead, particularly in
moments when the country is
facing major decisions about its
future. “We as Indigenous
people are in this country for a
purpose,” she said. “Everything
has happened for a purpose for
us as Indigenous people so that
we can be made prominent out
there.”

Ms Nagarra was recognised
nationally in 2024 when she
won the Australian Music Prize
for her album Wirlmarni,
becoming one of  the oldest
winners in the award’s history.
Beyond WOMADelaide, Ms
Nagarra said she is working on

a plan to build a women’s choir
back home in the Kimberley,
bringing together voices from
different language groups
across the region.

She said the goal is to create a
choir where women can sing in
their languages and feel their
stories are valued.

“I’ve been talking to a group
of  women . . . to create a choir
of  women, all singing the
languages,” she said. “So, we
kind of  get all these women to
start seeing themselves and
know that they are important.”

WOMADelaide runs from
March 6 to 9. 

Kimberley  singer  Kankawa  Nagarra  is  set  to  perform  at  Adelaide's  WOMADelaide  in  March.

Telling the
truth in
her songs
JOSEPH GUENZLER

12 NIT STYLE UP nit.com.au



across a work that celebrates
and that shows so much
positivity and unity and
collaboration, it was just
something that was so bizarre
to me at that time.

“I was like, I have to get on to
this project.”

Brown­Holten said the
production created space for
audiences to move with the
work and leave changed.

“If  you’ve got a problem, you
come to Garabari and you just
dance it out,” she said. 

“Leave like a different
version of  you as you came in.”

Brown­Holten said the
experience of  working with
Bray and the wider team had
been grounded in shared
learning and respect.

“It’s been such a wonderful
journey,” she said.

“Coming into a work where
everyone’s so open and genuine
and so willing to share
knowledge and everyone’s so
respectful, so kind, so creative.
I’m a walking sponge at this

point.” Garabari will be
performed at Wollongong Town
Hall on Friday, February 6, and
Saturday, February 7, at
7.30pm, before travelling to
Dapto Ribbonwood Centre on
Saturday, February 14, at
1.30pm and 7.30pm.

The show runs for one hour
and 20 minutes with no interval
and is recommended for ages 12
and over. Tickets start from $40,
with adult tickets priced at $55
with more details available on
the Merrigong website.

Garabari a watershed work

Joel  Bray’s  Garabari  brings  Wiradjuri  story  of  the  Murrumbidgee  to  Wollongong  and  Dapto.

JOSEPH GUENZLER

Merrigong Theatre Company,
in association with BlakDance,
will bring Garabari to the
Illawarra next month,
presenting acclaimed Wiradjuri
choreographer Joel Bray’s
immersive contemporary
corroboree.

The work shares the Giilang
of  Marramalngidyal
Marrambidyagu, a story and
song about the making of  the
Murrumbidgee River,
developed on Wiradjuri
Country with Elders and
artists.

Dunghutti and Gomeroi
woman Zoe Brown­Holten
will feature as one of  the
dancers in the production,
performing the role of
Balana within the story.

Brown­Holten
told National
Indigenous
Times Balana’s
journey centred
on retrieving
water from
Goanna men
who were
holding it back
on Mt Tumut.

“It’s basically

about this, this journey that
Balana had gone on to get more
water from the Goanna men
that were hoarding it up on Mt
Tumut,” she said.

“She drove her bilow here,
which is the digging stick right
through the crack of  one of  the
mountains where they were
hoarding the water and thus
the creation of  the
Murrumbidgee had then come
through.

“It then gave water back to
the land and the

community that Balana
came from, the
Wiradjuri people,” she
said.

Brown­Holten, left,
said being part of
Garabari came after
first seeing the work

when it premiered.
“I remember
seeing the work

and being
absolutely
flabbergasted
with the
beauty and the
complexities of
First Nations
stories,” she
said.

“To stumble

Badu Gili: Story Keepers will light
up the Sydney Opera House’s
eastern Bennelong sails nightly
from sunset until March 2026,
featuring the artworks of
Gooniyandi Elder Mervyn Street
and Inuk custodian Ningiukulu
Teevee.

The installation celebrates the
third year of a partnership
between the Opera House,
Biennale of Sydney and the
Fondation Cartier pour l’art
contemporain as a vital pillar in
the Opera House’s First Nations
program.

Badu Gili, meaning “water light”
in the Gadigal language of the
Traditional Owners of Tubowgule
(Bennelong Point) celebrates the
richness of First Nations culture
and stories expressed through
contemporary and traditional
artworks sourced from First
Nations and Indigenous artists
across Australia.

Story Keepers marks a new
chapter in this experience. Curated
by the Fondation Cartier pour l’art
contemporain's First Nations
curatorial fellow Bruce Johnson
McLean, the projection features
artwork by Street and Teevee,
with Sydney­based creative
agency Vandal animating the work
of both artists to produce a
mesmerising visual effect on the
sails.

Street's artworks are influenced
by his life as a stockman in the
Kimberley and his ongoing

advocacy for cultural preservation
through language and living on
Country. "My mum and dad used
to work. My dad was just like a
slave working over and over, every
day," he said.

"I'm going back through my
history. I'm doing it for the people,
doing it for everybody, not for
myself. 

“I'm passing on my knowledge.
"This was a big project. I didn't

know it was going to go this far.
It's been a long journey for my art,
and now I can't believe I'm doing
this with the Sydney Opera House.
I'm giving my story to the people."

Teevee's art is founded in Inuit
myths and legends, keeping
traditional stories alive while
providing a contemporary lens on
Inuit culture.

"I am honoured to be part of
this animation project, which
brings to life the legend of The
Owl And The Raven — a story that
has stayed with me since
childhood. I first heard it in school
from an Elder whose storytelling
captured my imagination," she
said. "The themes of curiosity,
transformation and the balance
between patience and pride
continue to inspire me. Through

this animation, I explore how
Raven's restless spirit and Owl's
calm wisdom reflect human nature
and the lessons found in our
traditions.

"This work connects Inuit
storytelling with contemporary
art, celebrating the voices,
memories and teachings that
guide my creative journey."

At the heart of the project is a
shared commitment to upholding
Indigenous culture and history, a
sentiment expressed by McLean.

"It's been a real privilege to
bring together two leading
Indigenous artists from opposite

sides of the world, from lands of
heat and smoke and lands of snow
and ice," he said. "What unites
these artists is their incredible
commitment to holding and
sharing the knowledge and
histories of their communities.

"Story Keepers is a celebration
of those members of our
Indigenous communities who
continue to share our stories and
give voice to our memories."

Badu Gili: Story Keepers will light
up the Opera House's eastern
Bennelong sails every 30 minutes
from 8:30pm to 10:30pm until
February 28.

Gooniyandi  Elder
Mervyn  Street  with
his  artwork
displayed  on  the
Sydney  Opera
House  sails. Picture:
Cassandra Hannagan

HOUSE

LIGHTS ON

FOR JOINT

PROJECT

ALEXANDRA GIORGIANNI

nit.com.au STYLE UP NIT 13



Riders Of  The Buffalo Nations,
a long­form photographic and
documentary project on
Indigenous youth living on
reservations across South
Dakota and Montana,
examines how culture, family
and survival intersect in
contemporary life.

The project follows young
riders from nations including
Oglala Lakota, Dine, Blackfeet
and Northern Cheyenne, using
rodeo as a lens to explore
endurance, identity and
continuity in communities
shaped by generational
trauma and resilience.

The work tracks how rodeo
brings people together across
nations, and how young riders
move between cultural
inheritance and the pressures
of  modern life.

The story is carried by
families, Elders, and
community members who
asked for a record that moved
beyond the public narratives
that often define reservation
communities from the outside.

English photographer Doug
Hancock described the project
as something that became less
about making a documentary
and more about staying close
to the people who let him in.

“The work is secondary,” he
said. “You can’t do the work
without that level of  mutual
understanding . . . friendship
comes first.”

His connection to
Indigenous communities
developed through

relationships formed around
rodeo and film, then through
an introduction that helped
shape his responsibilities.

He detailed how he was at a
film festival in Missoula when
he met a Blackfeet man, Jonas
Rides­At­The­Door, during a
conversation outside a bar.

He later contacted Mr Rides
At The Door, who introduced
him to a Blackfeet Elder, Allen
MadPlume. Hancock described
that relationship as formative,
because it grounded the
project in community context
rather than his assumptions.

The project expanded across
families and rodeo networks,
including time spent with
riders and relatives connected
to the Dine Nation and
communities at Pine Ridge.

Hancock framed rodeo as a
shared meeting ground, where
nations converge and young
people are seen in motion,
supported by family and
community. “Rodeo becomes a
collective, a collective of  the
nations,” he said.

Within that collective, he
said rodeo reflected struggle
without flattening people into
crisis stories.

“It became a metaphor for
their struggle, but also for
their hope and ambition.”

Hancock said families and
Elders were clear about what
they wanted the work to do,
particularly in response to the
way places like Pine Ridge are
often portrayed. “Just tell
everyone we’re still here,” they
said. “Paint the kids in a
positive light, there’s more to

it than just drugs and alcohol
and everything else.”

He said trust was something
earned through everyday
actions and restraint, rather
than an exchange for access.

The approach relied on
humility and an acceptance
suspicion was reasonable
because of  the history
communities carry.

“Everyone’s like super
cautious and for good reason,
you know, I’m a white guy
coming in,” Hancock said.

Consent was imperative
with people shown
photographs and kept
informed about where images
would appear. The project now
includes a monograph and a
film, alongside an upcoming
exhibition at the Buffalo Bill
Center of  the West in Wyoming
running from April to
December 2026.

Hancock said the exhibition
was selected by a First Nations
board and curated by Crow
Agency.

He said the work is intended
to live beyond a gallery setting
through education materials
connected to the exhibition.

“So, it can go to become part
of  an education pack in
Wyoming,” he said.

He described the broader
impact as creating a record
that helps audiences
understand Indigenous
communities through family,
culture and the everyday
reality of  young people
holding their ground.

Fort  Hall  wapici  or  powwow.  A  celebration  of  culture. Picture: Doug Hancock

Doco tells
story of
Buffalo
nations
JOSEPH GUENZLER

A new exhibition sharing the
Bundjalung creation story of the
Three Brothers is now open at the
Tweed Regional Museum.

Titled The Wiiyaan, the
exhibition explores the
origins of the Bundjalung
Nation's tribes and dialects
through story, digital works
and material illustration.

The exhibition is led by
Gudjingburra Bundjalung
men Kyle Slabb and Bijang
Slabb, who worked as artists
and cultural advisers on the
project.

Slabb said the project was
driven by the need to strengthen
knowledge transfer at a time when
cultural connection could be lost

spiritual ancestors of Bundjalung
country," he said. "It's really at the
heart of Bundjalung lore, culture
and tradition."

The creation story tells of three
brothers who arrived by canoe
with their families before splitting
up and travelling north, south and
west.

In the southern dialect, the
brothers are known as Mamoon,
Birrung and YarBirrain.

In the northern dialect, they are
known as Yarbiri, Marming and
Birin.

The story explains the origins of
Bundjalung tribes and dialects
across the Northern Rivers, with
key locations tied to natural
landmarks across Country.

Slabb said the exhibition
reflected living cultural knowledge

rather than a story locked in the
past. "A lot of the artefacts and
the things that are in the
museums, they have story and
there's still people that carry those
stories and attached to those
things," Slabb said.

"For us, they're not ancient
artefacts."

The exhibition includes digital
and material illustrations created
over several years by the local
Tweed Aboriginal community and
shared with Elders and knowledge
holders for teaching younger
generations.

Museum curator Erika Taylor
said the exhibition reflected a
community­led approach to
cultural storytelling.

The Wiiyaan runs until July 18 at
Tweed Regional Museum.

Exhibition explores origins of Bundjalung tribes
JOSEPH GUENZLER

The  exhibition  tells  of  the
journeys  of  three  brothers.

between generations. "One of the
considerations that we have to
think about now and the time that
we're in is what we pass on to the
next generation," he said.

"We're the last generation of
contact with traditional people in
our community.

"Our kids' generation never
knew our grandmothers and
grandfathers."

He said the risk of loss during
that transition was central to why
the work was made.

"During that transition, what
doesn't get passed on, you can
lose," he said.

Slabb noted the exhibition was
part of ensuring Bundjalung
children understood their origin
story and what it connected
to.

"This project is part of that
exercise for me — making sure
every Bundjalung kid knows our
origin story, understands our lore
and knows what connects us
back," he said.

"For us, this exhibition really is
about our ancestors and the

14 NIT STYLE UP nit.com.au


